Formation continue : la dissertation

22 octobre 04, lycée Clemenceau de Nantes
(Blaise Benoit)

Cet exposé, propose dans le cadre de la formation continue, propose une fagon parmi
tant d’autres d’aborder la dissertation au début de I’année scolaire. 1l ne saurait tenir lieu de
« modele » dans la mesure ou il s’agit tout simplement d’un itinéraire personnel dans lequel le
« je» utilisé n’a d’autre prétention que de souligner le caractere limité de la démarche
entreprise.

Le document proposé est en deux parties : présentation de I’articulation des lecons de

début d’année / document d’accompagnement fourni aux éleves.

La dissertation, dans I’ordre de la difficulté du commencement :

Tres prosaiquement, la dissertation s’éprouve d’emblée comme une question
technique : « Comment initier les éléves a la dissertation ? Quel sujet de dissertation leur
donner ? A rendre quand ? » Telles sont les difficultés pressantes que je rencontre en début
d’année.

Mais en réalité, ces questions techniques semblent a priori assez insolubles : quand
donner le premier sujet ? Les éléves font la connaissance d’une discipline nouvelle, et on
pourrait considérer que le cours devrait étre assez avancé pour que I’on puisse légitimement
les appeler a disserter. Différer, pour prendre le temps de s’habituer a la philosophie, est donc
une solution. Et en méme temps, jusqu’a quand différer ? Prolonger I’attente peut entretenir
I’inquiétude, alors que I’ «on apprend & marcher en marchant». Aucune solution n’est
infaillible, toutes sont attaquables: telle serait, pédagogiquement, « I’aporie du
commencement ».

A chaque debut d’année, c’est en définitive le contenu du cours qui me permet
d’échapper a ce type de réflexion « a vide ». « Par quoi commencer philosophiquement ? » est
donc la question principale, a laquelle se subordonne et donc se relie en son temps la question
« par quoi commencer en dissertation ? »

Je propose une premiére séance extrémement bréve, de deux heures, intitulée « qu’est-
ce que la philosophie ? » Dans un premier temps, les éleves cherchent et proposent des
définitions, qui sont ensuite problématisées : on fait, sans pouvoir encore vraiment dire ce

qu’on fait. Apres I’examen de quelques définitions, on met en évidence que c’est au terme du



parcours de I’année qu’une définition rétrospective sera réellement envisageable (la encore,
I’enfant n’a pas besoin d’une définition de la marche pour apprendre a marcher). J’ai ensuite
recours a I’étymologie, ce qui permet de réfléchir sur la sagesse ; j’identifie donc la question
directrice « qu’est-ce que I’homme ? », & titre d’horizon théorique de la sagesse, et I’on tente
ensuite de réfléchir a la fagcon dont on va rechercher ce qu’est I’lhomme, c’est-a-dire en
écartant les notions de préjugé, d’argument d’autorité, mais également : évidence, proverbe,
I’opinion en son sens péjoratif, au profit de I’étonnement défini en Métaphysique A 2, et des
maximes du sens commun (8 40 de la Critique de la faculté de juger) (ces deux textes
prestigieux sont « résumés de loin », on ne procede pas a une étude détaillée). On termine par
la sentence vaticane n° 74 (traduction Conche) : « Dans la discussion en commun, celui qui
est vaincu obtient le plus grand profit parce qu’il apprend ce qu’il ne savait pas encore », que
I’on commente ensemble.

Ce début n’est pas intitulé « Introduction & la philosophie ». Et en méme temps, il est
le premier contact, et joue de fait le réle d’une introduction. Qu’est-ce qu’une « introduction a
la philosophie » ? Une présentation extérieure d’un domaine déja constitue. 1l y a alors un
risque, celui de s’engluer dans une présentation « du dehors ». En termes hégéliens, une
introduction dénature la chose méme en tentant de la dire sur le mode inadéquat de la
représentation, qui fige la négativité. Par conséquent, il conviendrait donc de produire une
« introduction philosophique », et non une «introduction a la philosophie». Une
« introduction philosophique » est déja de la philosophie en ses actes élémentaires :

poser la question « qu’est-ce que c’est ? »,

accueillir les oppositions ou tensions immanentes que fournissent les réponses,

élaborer clairement un probléme qui prend la mesure de I’horizon ouvert,

I’instruire en ses articulations logiques (que I’on « déplie »).

On pourrait en déduire que « I’introduction philosophique » est comme I’application
au cours du modele de la dissertation, dans une perspective exagérément rhétorique. Or, la
perspective est a inverser : c’est parce que I’essence méme de la philosophie consiste en ces
quatre actes élémentaires que I’introduction a I’année a venir, effectuée en classe, et
I’introduction d’une dissertation sont isomorphes.

En résume, I’introduction philosophique n’hérite pas d’un domaine, elle institue une
méthode, dans un philosopher commun déja en marche, qui ne présuppose que du bon sens et
I’attention au langage, dans I’optique de I’existence (intervention d’un éleve posée cette
année : « monsieur, n’y a-t-il pas de bons préjugés ? Il y a des préjugés qui sont vrais »).
L’introduction philosophique institue une méthode, sans se couper du contenu : apreés tout,



« la philosophie » n’est pas au programme et I’on pourrait considérer brutalement que ce
cours n’a pas de raison d’étre. Mais un index des notions rencontrées est alors proposé : la
sentence vaticane n°74 permet de tisser un lien entre « vérité » et « politique », les maximes
du sens commun devront étre en mémoire lorsque I’on abordera frontalement « la raison et le
réel », etc. : en ce sens, le caractére réticulaire du programme est déja a I’ceuvre parce que le
propre de la philosophie est de tisser des liens entre concepts. En d’autres termes, c’est parce

que la philosophie est la philosophie que le programme est réticulaire.

Le deuxieme moment de I’année est beaucoup plus long : il s’agit d’un chapitre
intitulé « Qu’est-ce que I’lhomme ? »

Pourquoi ? Pour approfondir le cours précédent ou plus précisément établir un lien
avec lui. Toute I’année tente de répondre a la question « qu’est-ce que I’homme ? », et I’on
pourrait a bon droit proposer un seul chapitre aux éléves (mais de fait, cela les perturberait
évidemment). Le cours est une sort de pelote de laine : malgré I’entrelacement complexe, et
les éventuels retours en arriere, il n’y a qu’un seul fil, certes trés long, mais sans coupure, sans
rupture. A la fin des différents chapitres, des transitions seront proposées afin d’insister sur les
articulations : le programme ne sera donc pas considéré sur le mode de la juxtaposition de
chapitres. Le cours, dans les chapitres mais également a I’échelle de I’année, tente de produire
une continuité ; ainsi, toutes proportions gardees, la dissertation de I’éleve devra elle aussi
faire montre d’une continuité spécifique. Le cours donne le ton (cf fin du programme : « Le
professeur doit lui-méme donner dans I’agencement de son cours I’exemple de ces diverses
démarches »).

Ce chapitre me semble aussi I’occasion de préciser ce qu’est I’urgence philosophique
du professeur comme auteur de son cours. Il permet de préciser aux éléves et a soi-méme le
socle de son engagement philosophique (de sa perspective, de son intérét philosophique).
Certes, le titre d” « auteur » peut d’emblée nous sembler usurpe, au sens ou il serait la marque
d’une certaine infatuation. Mais il me semble qu’il convient de le revendiquer : pour nous
rassurer sur le caractére éventuellement surdimensionné de I’ego professoral, rappelons que
« auteur » ne veut pas dire « génie » ; et, plus profondément : que serait la philosophie sans le
souci d’articuler liberté — d’un sujet incarne - et universalité ? C’est ce que nous demandons a
nos éléves : tout comme I’éleve doit étre I’auteur de sa dissertation, le professeur doit étre
auteur de son cours. L’engagement du professeur dans son cours est I’exemple que I’éléve

doit retenir au moment de se lancer dans sa dissertation.



De plus, « auteur » n’empéche nullement la reconnaissance d’une dette philosophique,
ou d’une influence qui nous semble indépassable, et que le développement du cours aurait
pour fonction d’éclairer. Ainsi, pendant plusieurs années, I’évidence selon laquelle il fallait
commencer par Socrate et la maieutique s’est imposée a moi. Puis une évolution s’est
effectuée, si bien que mon cours s’est modifié en consequence : la pierre angulaire de mon
année est a présent le texte d’Aristote extrait de la Politique | 2, qui précise que I’homme est
un « animal politique », avant de tisser une relation subtile au logos (Tricot traduit logos par
« parole » - par opposition a la voix (phone) -, et par « discours »). Je consacre au moins deux
heures a ce texte, que I’on examine vraiment dans le détail. On essaye de voir en quoi c’est
parce que I’lhomme est un étre vivant doué de logos qu’il est un « animal politique » (je coupe
le texte aprés « c’est la communauté de ces sentiments qui engendre famille et cité ») ; on
réfléchit ensuite a la possibilité inverse, qui conduit a la formule de Vernant, située a la
derniére phrase des origines de la pensée grecque : « [la raison] est fille de la cité » (PUF,
« Quadrige », p. 133).

Cette année, dans le droit fil de mon questionnement, mon premier sujet de
dissertation est donc : « Un homme seul peut-il bien penser ? » Ainsi, ce sont les exigences
philosophiques qui imposent tout naturellement les moyens pédagogiques.

Je procede pratiquement de la fagon suivante : le jour de la prise de contact avec les
éleves, je donne ce sujet a rendre trois semaines plus tard, et donne le planning des devoirs
jusqu’a février (mon organisation : j’ai cette année des T.S (pas de T.L) : au premier trimestre,
les éleves rendent trois dissertations ; au deuxiéme trimestre, ils rendent deux commentaires et
un « bac blanc » a lieu juste avant les vacances de Paques ; au troisieme trimestre, le travail
sur table sera privilégié selon les arrangements possibles avec les collegues).

Les éleves me rendent la dissertation avant que le chapitre «qu’est-ce que
I’hnomme ? » ne soit terminé, mais le texte d’Aristote a été commenté en commun bien avant
la date de restitution des copies. Je fournis également des textes complémentaires pouvant
aider a la dissertation, que les éleves lisent par eux-mémes. Je ne donne cependant pas le
document « approche de la dissertation » et les textes tout de suite : je laisse plusieurs jours
les eléves « sans rien » d’autre que le cours, en les incitant a réfléchir par eux-mémes (en

réalité a partir de la méthode que le cours exprime).

Avant d’en venir avec vous aux textes distribués en complément, puis a la

méthodologie, je me permets d’insister & nouveau sur le contenu du cours. « Pourquoi ce



sujet de dissertation ? » revient en définitive a « Pourquoi ce texte d’Aristote ? Pour quelles
raisons philosophiques ? » J’apercois deux raisons complémentaires :

D’abord, parce que ce texte articule rigueur de la pensée et politique («c’est la
communauté de ces sentiments qui engendre famille et cité ») et sert de témoin d’un rapport
entre deux grands domaines que le cours considére ensuite de fagon distincte (mais pas
toujours séparee). Il peut étre rappelé lorsqu’un domaine semble étre traité de facon
exclusivement autonome dans le cours.

Ensuite, parce que ma lecture du programme érige « la raison et le réel » en « pivot »
du programme, ce qui pose le probléeme de I’unité de la raison. Il me semble que ce texte
d’Aristote évoque le logos en général, mais egalement comme aptitude a distinguer le bien du
mal et le juste de I’injuste : I’unité ainsi que la diversification des fonctions du logos serait
suggérées (plus qu’articulées explicitement dans ce texte). Or, dans mon cours de I’an passé
sur «la raison et le réel », je suis arrivé trop vite a une distinction entre, pour parler
rapidement, « raison théorique » et « raison pratique », qui débouchait sur une sorte de
scission de fait au statut impensé. Comme « auteur de mon cours », je suis désormais en
recherche de liens objectifs entre ces deux poles :

Description extérieure : ordre, rigueur, méthode ;

Principes logiques : identité, non-contradiction. Tiers exclu ?

Plus ?

Mon cours intitulé « qu’est-ce que I’homme ? » est construit de la fagon suivante :

En introduction, je pose la question « qu’est-ce que c’est ? », ce qui ouvre sur la
distinction entre I’homme comme fait, objet des sciences humaines, et I’nomme comme
probleme, que seule la philosophie aborde : Nietzsche écrit en effet au § 62 de Par-dela bien
et mal : « I’homme est I’animal qui n’est pas encore fixé de maniere stable » (Paris, GF
n°1057, 2000, traduction Patrick Wotling, p. 114).

Le développement propose I’enchainement suivant :

L’homme :

une essence : la question de la nature humaine.

un devenir : I’essence impossible, au vu du relativisme culturel.

une exigence : se hisser a la notion de sujet, pour promouvoir la raison.

La premiere partie tente de définir I’lhomme a partir de la nature humaine, en
cheminant & partir de cing textes :

le mythe de Prométhée dans le Protagoras ;



Aristote, Politique | 2 ;

la critique hobbienne de I’homme selon Aristote dans Le citoyen, 1,1, 2 ;

la critique de I’homme selon Hobbes par Rousseau (Discours sur I’origine et les
fondements de I’inégalité parmi les hommes, premiere partie, p. 196-198, GF) ;

le passage de la «nature humaine» a la «condition humaine » (Sartre :
L’existentialisme est un humanisme, folio, p. 59-62) ;

(triple objectif : bien sdr, tenter de répondre au probleme posé, mais aussi lire des
textes philosophiques, et donc anticiper sur le commentaire abordé au deuxieme trimestre ;
enfin : poser des jalons pour saisir le probleme de I’unité de la raison, la raison étant tiraillée
dans cet échantillon de textes entre logos (Aristote) et ratio (Hobbes))

La deuxiéme partie propose une critique de la notion méme de nature humaine, a
partir de I’induction trop rapide et donc illégitime, du nominalisme, et de I’historicisme (pas
d’étude de textes), et tente alors de penser une articulation entre nature et culture ;

Mais la troisieme partie propose une définition programmatique de I’homme comme
sujet, en distinguant tout d’abord sujet psychologique, sujet logique, sujet moral, avant
d’insister sur I’exigence de tension vers I’universel. Afin que la raison puisse s’instituer,
I’homme aurait toujours a devenir sujet.

Le cours est-il donc « congu comme une dissertation » ? 1l me semble préférable de
dire : puisqu’il s’agit d’un cours de philosophie, le cours s’efforce d’articuler différentes
étapes, c’est-a-dire de produire un « ordre des raisons » que I’on retrouve bien sir également

dans la dissertation.

En ce qui concerne les textes distribues et en lecture libre (il me semble que les
éléve doivent étre en recherche active ; je réponds néanmoins a d’éventuelles questions en
classe entiére), I’échantillon proposé est gradué :

Textes de Tournier sur Robinson,

Textes de Jean Itard sur Victor de I’ Aveyron,

Textes de Schopenhauer sur la valeur de la misanthropie (Aphorismes sur la sagesse
dans la vie),

Textes de Pascal sur le divertissement,

Kant, debut de : Qu’est-ce que les lumieres ?,

Kant, fin de : Que signifie : s’orienter dans la pensée ?

(les textes invitent donc a faire apparaitre différents sens pour «seul » et «bien
penser »)



En ce qui concerne la méthodologie elle-méme :

Elle est abordée en classe pendant deux heures. Les éleves doivent travailler un
document de 11 pages au préalable : ils doivent répondre a 15 questions posées dans ce
document. La méthodologie sous forme de « fiche technique » n’est donc qu’un élément
parmi d’autres du dispositif, et certainement pas le plus important.

Car, en un sens, le document n’apporte rien. L’éleve s’attend que le document réponde
a la question « comment commencer ? » alors que, en réalité, la réponse fournie est:
« continuez, car vous avez déja commencé ». Il n’y a rien d’autre a faire que ce que I’on fait
déja, depuis la premiére heure de cours. La méthodologie ne crée donc rien, elle fait retour.
Au plus, elle propose un nouvel éclairage, un peu décalé voire, si j’ose dire, tristement formel.

Dés lors, ce que I’on a appelé « I’aporie pedagogique du commencement » ne peut
s’estomper qu’a partir de la saisie philosophique du commencement. Précisément, en termes
hégéliens, « la fin est au début » : dans la Phénoménologie de I’esprit, la certitude sensible
n’apercoit pas ce que I’instance du « pour nous » identifie clairement. « Pour nous », la fin est
au début, méme si au début de sa série d’expériences, la conscience ne le congoit pas encore.
L’ immédiat est toujours déja médiatisé. Un peu a la maniére de « la lettre volée » d’Edgar
Poe, tout est déja la, mais tout est déja la pour qui sait voir (paradoxalement, c’est parce que
la lettre volée est « en plein sous les yeux de tous les visiteurs » (Histoires extraordinaires,
Paris, Librairie Générale Francaise, 1972, p. 61) qu’elle est apparemment introuvable) de telle
sorte que notre tdche ne consiste pas dans un apport nouveau, mais dans I’accompagnement
de I’éleve : Iaider a voir ce qu’il a toujours eu sous les yeux, sans réaliser que cela était sous

ses yeux, alors qu’il a contribué a le produire.

Le document d’accompagnement (a partir de la page 9) est donné aux éléves; on
répond aux questions qu’il contient et on le commente quelques jours apres diffusion. Pour
toutes les raisons précédemment invoquées, il est paradoxalement intitulé « Retour sur la

dissertation philosophique ».

Le corrigé : il est photocopié et distribué un ou deux jours avant la restitution des
copies, afin qu’ils puissent y réfléchir sereinement, sans étre encore englués dans I’inquiétude
de la note obtenue : il se compose d’une feuille recto-verso :

Premiére page: quelques remarques générales sur la forme, mais j’insiste

principalement sur le contenu (ex : solution souvent proposée dans les copies : « pour bien



penser, il ne faudrait pas étre seul a la maniere de Victor de I’ Aveyron, ni vivre exclusivement
en société, mais trouver un juste milieu et s’isoler de temps en temps » ; remarque de ma
part : attention a la notion de « juste milieu » réduite au compromis a rechercher par principe :
la recherche systématique du compromis est-elle Iégitime ? Ne débouche-t-elle pas parfois sur
la compromission? Et si «il faut» chercher [I’alternance, alors comment la régler
rationnellement ? etc.)

Deuxiéme page : un plan détaillé, qui insiste sur la conceptualisation, et qui n’utilise
que ce qui a été vu en cours, ou les textes distribués en complément.

On consacre une ou deux heures a la correction en classe, selon les questions posées.

En résumé : la méthodologie de la dissertation n’est paradoxalement ni pour I’éleve
ni pour le professeur le moment le plus important pour acquérir ou présenter « I’art

dissertatif ». Tout au long de I’année, le cours donne I’exemple de la voie a suivre.



RETOUR SUR LA
DISSERTATION PHILOSOPHIQUE

Parfois, notamment au début de I’année, la dissertation fait peur. On a alors tendance a
privilégier le commentaire de texte, a I’écrit, car les énoncés des dissertations, brefs et
généraux, déroutent facilement les candidats (dans les premiers temps tout au moins).
Cependant, contrairement & une idée regue, on n’a pas « toujours quelque chose a dire a
propos d’un texte », car le théme, le style, ou le contenu méme de I’extrait d’une ceuvre
philosophique peuvent paraitre difficiles également.

Alors : copie blanche ?... Non, non, non: et le commentaire (qui sera approché
ultérieurement) et la dissertation sont realisables. Dédramatisons la dissertation : elle ne
consiste en aucun cas dans la restitution passive de connaissances terriblement complexes.
Avec elle, on pourra trouver le plaisir de prendre le temps de réfléchir, de prendre sa propre
pensée au sérieux, de se sentir digne de questions universelles auxquelles on répondra
personnellement, avec la plus grande rigueur, en visant toujours la verité. Ce droit a
I’expression implique en effet des contraintes : votre pensée doit vouloir convaincre tout
lecteur, et s’en donner les moyens. Pour réellement fonder votre these, une progression
logique (qui évitera donc les répétitions...) fondée sur une conceptualisation rigoureuse est
exigée. Ce vocabulaire va s’éclaircir au fur et a mesure.

15 exercices ou questions accompagnent ce document. 1l est impératif de prendre le
temps de bien répondre, afin de saisir ce qu’est une dissertation philosophique

Objectif de ce document :

Retracer le mouvement qui va de la premiere lecture du sujet a la rédaction de la
dissertation elle-méme. Il ne s’agit donc pas d’emblée d’une liste d’exigences formelles, mais
d’entrer pas a pas dans I’intitulé de départ, de se I’approprier, avant d’identifier un projet
(« telle réponse s’impose ») et d’imaginer un dispositif ou une stratégie argumentative qui
puisse donner une véritable stabilité logique a ce projet, qui deviendra donc une thése fondée,
en plusieurs étapes (« telle réponse s’impose, pour telles raisons convaincantes »).

Ainsi, différentes phases se succedent et se completent :

) Comprendre le sujet

On a parfois tellement envie d’avoir compris, que I’on ne prend pas le temps de
réfléchir : une piste personnelle se présente, ou un souvenir de cours, et I’on se focalise sur
cette solution providentielle, tout heureux d’échapper a la copie blanche. Mais I’on n’a pas
pris I’exacte mesure du sujet, par peur du vide. Ou alors : tel sujet nous semble complétement
étranger, si bien qu’on lit vite le sujet suivant, le premier étant déja exclu du choix. Or, avec
un peu de persévérance et de méthode, le « déclic » était envisageable. Alors comment faire ?

Il n’y a pas de méthode idéale et le hors-sujet, total ou partiel, existe hélas dans
certaines copies de baccalauréat. Néanmoins, il serait trop facile d’étre fataliste : étre sans
voix face a un intitulé témoigne de I’incompréhension de son enjeu, mais ce dernier peut se
reconstruire a I’aide d’une réflexion patiente.

Qu’est-ce que I’ « enjeu » ? Si je joue cent francs au casino, ce qui est « en jeu », c’est
I’annulation pure et simple de cette somme si je perds et la multiplication de cette méme
somme si je gagne. Autrement dit, I’enjeu désigne les possibilités qu’offre objectivement une




situation, ainsi que I’impact qui s’en dégage. Bien comprendre une situation, c’est bien
comprendre son enjeu, c’est-a-dire ses répercussions éventuelles. Bien comprendre un sujet,
c’est donc bien comprendre son enjeu, c’est-a-dire pourquoi la question se pose et en quoi elle
est déterminante pour I’homme. Cela n’est qu’a cette condition qu’elle peut devenir
passionnante. « En quoi cette question est-elle décisive, méme si d’emblée, elle me
déroute ? », « Qu’est-ce qui se joue de fondamental dans cette question, méme si elle semble
incroyablement étrangére a mes préoccupations familieres ? » : telles sont les interrogations
qui doivent vous guider lors de la prise de contact avec le sujet.
A cet égard, deux types d’approche du libellé initial sont au moins identifiables :

1) Premiere voie possible : de I’analyse a la reconstruction du sens global du

sujet

Remarque initiale : analyser, c’est mettre au jour les éléments de base d’un objet.
Autrement dit, I’analyse est une décomposition (mouvement qui va du complexe au simple).
Il s’agit donc tout d’abord de fragmenter les difficultés de I’énoncé, avant de reconstruire le
sens unitaire de la question posée.

Exemple de sujet: « Qu’est-ce qu’étre inhumain?»: analysons, c’est-a-dire
« fragmentons » :

a) « Qu’est-ce qu’étre » exige de notre part une définition argumentée. Le sujet tente

d’identifier un phénomene.

b) «inhumain » pourrait avoir a priori deux significations :

. ce qui n’est pas humain (I’artificiel - la chaise, I’hélicoptére... - ou le produit de
la nature, I’lhomme mis a part évidemment - la girafe, le hamster... -) ;

. le comportement brutal, barbare, c’est-a-dire une conduite perverse, qui par
principe s’écarte de I’exigence d’humanité. De ce point de vue, seul un homme
peut étre inhumain.

Ce n’est que si j’apercois ce deuxiéme niveau de signification que j’apergois I’enjeu et
que je peux comprendre le sens unitaire du sujet. La question posée est déterminante pour la
nature de I’homme, elle permet de s’interroger en profondeur sur I’identité de celui-ci.
L’humanité est a la fois un fait, une réalité initiale (on est homme car on nait homme, qu’on le
veuille ou non) et une exigence, une valeur, un but a atteindre, un modéle que I’on doit
concrétiser en un combat permanent contre des penchants qui nous conduiraient a
I’inhumanité. « Qu’est-ce qu’étre inhumain ? » a pour enjeu la délimitation la plus objective
possible de la frontiére entre humanité et inhumanité de I’homme. Cette question est
déterminante car elle nous invite & voir en I’homme une créature toujours susceptible
d’instabilité. Individuellement, chacun ne peut étre que concerné par cet axe de réflexion.

Précisément, déterminer I’enjeu n’est pas une fin en soi, c’est-a-dire un but a part
entiere. Bien identifier I’enjeu, c’est métamorphoser la question initiale en un probleme.
Quelle est la différence entre ces deux termes ?

Une question peut déboucher sur une réponse, sans debat possible (question : « Quelle
heure est-il ? » ; réponse : « vingt heures »), tandis qu’un probléme ouvre sur des réponses
opposées et fondées, d’ou I’exigence de construction d’un débat argumenté (exemple :
« Dieu existe-t-il ? » implique un dialogue authentique entre partisans de theses opposées, et
non une simple réponse par « oui » ouU « NON »).

Ainsi, je prends la mesure de « Qu’est-ce qu’étre inhumain ? » lorsque je pose le
probleme de I’existence d’une frontiére objective entre humanité et inhumanité, en souhaitant
réellement fonder une these, c’est-a-dire fournir une réponse argumentée. Dire que « tout est
relatif » est indigne : d’aprés ses propres critéres, le nazisme n’est pas inhumain. Mais
précisément, il importe de trouver des critéres universels, car soutenir que « chacun a sa
verité », c’est insulter la mémoire de bon nombre de déportes.

10



Une copie satisfaisante peut par exemple essayer de montrer qu’étre inhumain, c’est
tout d’abord renier sa conscience morale en faisant d’autrui un simple instrument, un objet
disponible et utilisable pour mon bon plaisir (exemple du sadisme) avant, peut-étre, de
s’interroger sur I’inhumanité moins visible, plus banale, de tout un chacun au quotidien. Les
petites lachetés apparemment insignifiantes qui s’additionnent peuvent déboucher sur des
désastres humanitaires. Savoir dire «non» dans certaines circonstances, refuser la
complaisance vis-a-vis de soi constituent des devoirs indispensables en vue de la préservation
de notre intégrité individuelle et du bien commun. Mais comment lutter efficacement contre
I’inhumanité inconsciente (qui ne doit pas étre une excuse trop facile) ?

Question 1 : cette premiére voie, fragmenter puis reconstruire le sens global du sujet,
présente un risque réel : lequel ?

2) deuxiéme voie possible : identifier d’emblée le sens global au moyen de

reformulations

Parfois, c’est en reformulant un sujet que I’on comprend ses difficultés, son sens et sa
portée (au terme d’une comparaison entre I’intitulé initial et sa reformulation : le sens du sujet
apparait souvent, par contraste).

Questions 2, 3, 4 : Reformulez les sujets suivants (afin de bien faire apparaitre « ce
qui se joue » en eux) :

a) N’y a-t-il de violence que physique ?

b) Faut-il étre pacifiste ?

¢) Sachant ce qu’est le bien, peut-on faire le mal ?

Question 5 : cette deuxieme voie comporte elle aussi un gros risque (de telle sorte
qu’il n’est pas rare que les éléves « panachent » les deux voies proposeées) : lequel ?

I1)  Produire sa these, a I’aide d’une progression logique

Trop souvent, a I’issue du devoir en temps limité, on entend ce type de conversation :

- Tuas bien réussi ?

- Oui, j’ai parlé de...

Le professeur a alors envie d’intervenir dans le registre suivant : « vous avez parlé de
ceci ou cela. Soit. Mais dans quel but ? Que vouliez-vous montrer ? Quelle thése personnelle
avez-vous voulu servir ? »

Il N’y a donc pas de dissertation sans objectif. Il faut vouloir répondre au sujet,
produire une thése personnelle, c’est-a-dire accepter de prendre des risques. Mais ces risques
doivent étre calculés, au sens ou votre réponse doit étre rigoureuse. Un raisonnement qui
contient des erreurs de logique, ou des passages « flottants » (dans lesquels, manifestement, le
candidat ne sait pas trop « ou il va ») ne peuvent étre admis. La construction d’ensemble (le
plan général) et la cohérence de chacun des paragraphes qui composent une partie donnée
sont donc primordiaux.

En résumé : personne n’a la vérité absolue, mais cela n’empéche pas de faire des choix
qui ne seront pas arbitraires si I’on argumente avec rigueur en faveur de la these qui semble
s’imposer par sa vérité. Il faut trancher (ce qui ne veut donc pas dire : se déterminer au
hasard), et non « noyer le poisson » ! Il convient donc :

. de respecter sa propre pensée, c’est-a-dire de se demander réellement ce que I’on
pense vrai a propos de tel sujet de dissertation, surtout sans essayer de produire un devoir
totalement neutre, dans lequel on essayerait de deviner la pensée du correcteur ;

11



. de respecter celle des autres, en essayant de convaincre. Une dissertation s’adresse a
un lecteur, ne I’oubliez pas, et vous vous devez de justifier méticuleusement vos prises de
position.

Mais alors, comment convaincre ?

Prenons I’exemple du sujet: «La vie a-t-elle un sens?», et comparons deux
paragraphes distincts :

Premier paragraphe : « On peut dire que la vie est précieuse. Elle est ce qui nous
réjouit le plus. Quand on est mort, on ne profite plus de rien. Il faut que la vie ait un sens,
sinon on n’avance plus. Sans signification, tout s’écroule. L enfant qui perd un proche est
triste. Donc la vie a un sens. »

Questions 6,7, 8 :

6) Que pensez-vous de ce paragraphe ?

7) Quelles critiques peut-on lui adresser en ce qui concerne le fond et la forme ?

8) Quelles caractéristiques doit alors présenter le paragraphe argumentatif
satisfaisant ?

Deuxiéme paragraphe : « La vie, comme ensemble des fonctions biologiques qui
résistent a la mort, a un sens, c’est-a-dire une orientation chronologique : elle est un élan vers
la mort. En effet, la durée de la vie est limitée : tout vivant est soumis a ce que les
scientifiques appellent le principe d’ « entropie », qui signifie qu’un systeme complexe tend
vers une desorganisation maximale, & mesure que sa durée s’accroit. Ce désordre débouche
sur la réduction au néant. En ce sens, il ne faut pas confondre «vivre » et « perdurer »,
« Vivre » implique un horizon temporel nécessairement fini tandis que « perdurer » designe
une durée illimitée. Par la méme, puisqu’elle se dirige structurellement vers une étape ultime
qui I’abolit, la vie a bien un sens, une orientation inéluctable. »

Questions 9, 10, 11 :

9) Ce paragraphe est-il d’une qualité supérieure au précédent ?

10) Si vous répondez affirmativement : pourquoi ? Dans ce paragraphe, quel est le
moteur de la progression logique ?

11) Essayez d’en déduire une distinction entre argumentation et conceptualisation.

BILAN : Apres avoir compris le sujet, c’est-a-dire identifié son enjeu et clarifie le
probléme qu’il pose, il est nécessaire de répondre en fondant une these qui, en notre ame et
conscience, nous semble correspondre a la vérité. La production de cette these implique
I’articulation de plusieurs éetapes, autrement dit: la mise en ceuvre d’une argumentation
incluant des conceptualisations fructueuses.

Quelles consignes sont alors a respecter ?

I11) Mise en ceuvre de consignes permettant de produire sa thése

1) Pintroduction

Trois exigences sont ici formulées :

a) définir la ou les notions principales du sujet ;

b) arriver au sujet en insistant sur I’enjeu (bien formuler le sujet lui-méme) ;

12



c) terminer I’introduction par la reformulation du sujet sous forme interrogative
(mise en évidence de la problématique qui permet au lecteur de comprendre a
partir de quelle grille de lecture vous considérez le sujet initial).

Justification de ces consignes :

. Pourquoi commencer par définir ? Pour éviter le début stéréotypé (« De tout temps »,
« De nos jours» : & eliminer systématiquement!). Entrer dans le vif du sujet n’a rien de
répréhensible, au contraire, mais attention: juxtaposer des définitions, c’est-a-dire les
recopier a la suite les unes des autres, sans aucun lien logique et sans aucun rapport avec
I’enjeu est inadmissible. L’introduction n’est pas un «fourre tout» commode, mais
I’expression d’un raisonnement. Autre remarque : attention de ne pas tout dire dés le début,
dans une définition de cing lignes. Partez d’une délimitation du sens de tel ou tel concept,
mais ne rédigez pas déja la premiere partie dans I’introduction. 1l faut avoir des choses a dire
dans la suite du devoir...

. Deuxiéme consigne : il faut insister sur I’enjeu, sans forcément le dire de fagon
lourde (ex : « si bien que I’enjeu du sujet est : ... »). De plus, vous forcer a écrire le sujet tel
quel dans I’introduction, au terme d’un raisonnement qui insiste sur I’enjeu, limite le risque de
« hors sujet ».

. Troisiéme consigne : la question finale précise votre problématique, elle est donc fort
utile au lecteur. Ne dévoilez pas votre plan, sinon votre réflexion paraitra terminée avant
méme d’avoir réellement commencé. Il faut préserver le « suspense » ! En revanche, au début
de chaque partie, précisez treés clairement I’objectif poursuivi dans la partie en question.

. Derniere remarque : N’allez pas a la ligne au sein méme de I’introduction. Elle doit
constituer un seul bloc.

Un exemple est fourni plus loin pour le sujet « L’exercice de la démocratie contribue-
t-il au développement de la démocratie ? ». Exercice (= question 12) : repérez les différentes
phases de cette introduction, page 7 de ce document. Regardez également comment se
construit la premiére partie (seul le début de cette premiere partie est rédige, p. 7-8).

2) leplan

A éviter absolument :

. 1) These (oui) ; 1) Antithese (non) ; I11) Synthése (au sens affaibli de : « P’t’ét’ ben
qu’oui, p’t’ét” ben qu’non, je noie le poisson »...) ;

. 1) réponse personnelle ; I1) exemples ;

. 1) définition des notions ; I1) mise en relation des notions ;

. 1) définition de la notion a) ; Il) définition de la notion b) ; 111) mise en relation des
deux notions (ex: La liberté, est-ce I’absence de contrainte ? 1) la liberté ; I1) la
contrainte ; I11) réponse personnelle) ;

. Le plan thématique (ex : Toute Vvérité est-elle bonne a dire ? 1) dans le domaine
scientifique ; I1) dans le domaine moral et politique).

Question 13 : pourquoi chacun de ces plans est-il inadmissible ?

Plans possibles :

. 1) These ; 1) Antithése ; 111) Prise de position argumentée (décision éclairée) ;

. 1) Theése; Il) Antithese; IIl) conditions a partir desquelles I’aporie pourra étre
dépassée ;

. 1) These ; 1) Antithese ; 111) Dépassement du probleme (le plus souvent lié a la
critique des présupposes du sujet. Question 14 : quel est le présupposé — c’est-a-dire : ce qui
est « supposé au préalable », «considéré d’emblée comme allant de soi», «tenu pour

13



évident » - du sujet : « L’activité de I’artiste reléve-t-elle du travail ou du jeu ? » et comment
pourrait-on donc dépasser le probleme posé ?) ;

Remarque 1 : la progression impose d’aller du plus évident au plus paradoxal. Le
meilleur plan est celui qui nait de la réflexion sur le sujet, sans vouloir d’emblée plaquer sur
lui telle ou telle structure. On remarquera simplement que la dissertation est un dialogue, un
débat entre une these adverse et une these personnelle. Dans cette optique, il parait logique de
débuter par la these adverse, puis de la saper progressivement au moyen d’arguments solides
pour ouvrir la voie de la thése personnelle.

Remarque 2 : Quel que soit le plan adopté, insistez sur les transitions d’une partie a
I’autre.

Remarque 3: Il faut éviter absolument la juxtaposition d’arguments. Un schéma
argumentatif - c’est-a-dire un plan qui articule les arguments - est impératif.

Question 15 : quelle est la différence entre la juxtaposition et I’articulation ?

3) la conclusion

Il vous est demandé de répondre au sujet tres clairement (en reprenant notamment les
termes de la problématique formulée a la fin de I’introduction) et de récapituler souplement
les grandes lignes du développement.

Faut-il «ouvrir», & I’aide d’une question finale? Oui, si vous avez une idée
réellement précise et pertinente, sinon abstenez-vous.

1V) Quelles sont les attentes du lecteur ?

Questions que se pose le correcteur :

Le sujet est-il compris (I’introduction le montre-t-elle ?) ? Est-il traité ?

Sioui:

L’éleve a-t-il un projet ? (Une copie sans these n’est pas une dissertation)

Les moyens employés sont-ils appropriés ? En d’autres termes :

Le plan évite-t-il les répétitions ? Est-il vraiment progressif et cohérent ?

L’argumentation est-elle rigoureuse, approximative, faible par moments, voire
illogique ? En bref : les arguments sont-ils juxtaposés ou articulés logiquement ?

La conceptualisation est-elle précise, approximative, inexacte, inexistante ?

La copie contient-elle des distinctions conceptuelles (ex : la distinction « vivre » /
« perdurer », dans le cadre du sujet: « La vie a-t-elle un sens ? ») qui aident vraiment a
répondre a la question initiale ?

La conclusion répond-elle fermement au probléme posé ?

Vous aurez sur vos copies, hotamment pour la premiére dissertation de I’année, une
appréciation pour chacun de ces cing aspects. Mais il n’y a évidemment pas de bareme séparé.

Le plaisir de penser et la rigueur intellectuelle,
fort heureusement, ne sont pas incompatibles.
Ils sont méme indissociables, car divaguer est sans valeur.
Alors... AVOUS DE JOUER'!

14



La dissertation :
Rédaction d’une introduction et du début d’une premiére partie pour le
sujet :
« I’exercice de la démocratie contribue-t-il au développement de la

démocratie » ?

Définie a partir de son étymologie, la démocratie se
présente comme le gouvernement du peuple, par le peuple, pour
le peuple et est usuellement considérée comme le meilleur des
régimes, en comparaison avec |’expérience désastreuse du
totalitarisme par exemple. Comment garantir, renforcer et
développer ce type d’organisation politique salutaire ? A priori,
par la méme logique qui fait qu’un sportif qui pratique trés
régulierement sa discipline a toutes les chances de progresser,
on pourrait penser que I’exercice de la démocratie contribue a
son développement. Mais est-ce vraiment le cas ? La mise en
ceuvre d’un bon principe peut paradoxalement sécréter des effets
pervers imprévus : la réalité peut résister a nos bonnes intentions
et nous conduire dans une voie que nous souhaitons pourtant
fermement refuser. Dans cette optique, I’exercice de la
démocratie contribue-t-il uniformément au développement de
celle-ci ou, si jamais des effets pervers se presentent, quelle(s)
solution(s) peut-on et doit-on concrétiser pour favoriser

I’émergence d’une reelle démocratie, stable et durable ?

Dans un premier temps, il semble flagrant que I’exercice
de la démocratie ne peut que contribuer a son développement.

La raison, c’est-a-dire la faculté de juger présente en
chaque homme, par laquelle il peut distinguer le bien du mal et
le vrai du faux, semble en effet nous inviter a affirmer avec
force que I’exercice stimule le développement, quelle que soit la

chose dont on parle. Comment procéde la raison pour nous en



convaincre ? Elle se fie conjointement a la logique - au sens
large de : discipline qui précise les normes d’apres lesquelles un
énoncé peut étre tenu pour rigoureux et cohérent - et a
I’expérience — en tant que savoir issu de la répétition et de la
généralisation de situations concretes comparables — pour nous
faire affirmer qu’a priori et a posteriori, la pratique est un vif
stimulant. Ainsi a-t-on besoin d’exercer fréquemment notre
mémoire aux variations des verbes irréguliers d’une langue que
I’on apprend, sous peine de stagner, voire de régresser. Cette
idée releve de I’évidence; en d’autres termes, elle semble
s’imposer a tous par sa force immédiate de conviction et
concerner tous les domaines. Elle peut prétendre au statut de
regle générale, si bien que ce qui vaut pour les verbes irréguliers
vaut pour la démocratie.

En effet, avec ce type de régime politique, les hommes
s’organisent entre eux, dans I’optique d’une imprescriptible
égalité de principe entre les citoyens. Certes, il peut d’emblée
paraitre difficile de s’impliquer dans la vie collective car on
peut, par exemple, se sentir inapte a formuler des jugements sur
les grandes orientations que I’économie d’un pays doit suivre.
Pour autant, en s’informant, en débattant avec autrui, des
convictions rationnelles naissent en nous et aspirent a la
concrétisation. Le débat démocratique est donc un espace de
liberté qui, dans le cadre d’une pratique réguliére, nous attache
toujours davantage a la construction de la démocratie, autrement
dit a la recherche d’une liberté collective permettant
I’épanouissement de la liberté individuelle. Mais, que signifie

« liberté » ? Par ce terme, il faut entendre... (8 non termingé)

16



FICHE d’AUTO-EVALUATION
(DISSERTATION)

Cette fiche a pour vocation de vous aider a faire le point, a deux moments précis :

1) apres la construction du plan ;

2) apres avoir rédigé au brouillon, si vous en faites un.

Cette fiche consiste en sept exigences, soutenues par des questions que tout candidat
doit se poser afin de considérer clairement le sujet propose, et de le traiter avec rigueur. Il
s’agit donc d’un document d’accompagnement.

EXIGENCE PRELIMINAIRE: S’ASSURER QUE L’ON A BIEN UN
OBJECTIF.

Il faudrait pouvoir écrire au brouillon : « je souhaite montrer que... »

Sans objectif, la rédaction ne peut que « naviguer au hasard ».

EXIGENCE n°1 : EVITER LE HORS-SUJET :

Etes-vous certain que tout, dans votre devoir, se rapporte au sujet ? Avez-vous préteé
attention a la globalité du sens de I’énoncé ? Avez-vous considéré également le détail de la
question posee ?

(attention & la lecture qui «ricoche » sur I’énoncé, qui « plaque » un cours bien
mémorisé sur lui, au risque d’oublier la spécificité de la question posée : il ne faut pas se
servir du sujet comme d’un prétexte a récitation)

EXIGENCE n°2 : POSER LE SUJET DANS L’INTRODUCTION :
Rappelez-vous le sujet lui-méme ?

Posez-vous un probleme qui servira de fil conducteur a votre investigation ?
Arrivez-vous a éviter de donner déja la réponse ?

Suggérez-vous le plan ?

EXIGENCE n°3 : SOIGNER LA RIGUEUR DU PLAN :

Avez-vous une these personnelle, patiemment construite en plusieurs étapes ?

Avez-vous Vérifié que, pour produire cette these, les parties se succeédent avec un ordre
veritablement logique ? Autrement dit : vous étes-vous assuré que I’ordre de vos parties n’est
pas interchangeable ?

Avez-vous congu des transitions d’une partie a I’autre ?

Dans le cas d’un sujet du type « X est-il Y ?»: arrivez-vous a éviter le «plan
thématique ? », c’est-a-dire :

Faites-vous une premiére partie sur X sans vous soucier de Y, puis une partie sur Y,
sans vous soucier de X ? — a reprendre ;

faites-vous une premiére partie sur X sans vous soucier de Y, puis une partie sur Y,
sans vous soucier de X, avant qu’une troisieme partie ne construise une relation entre X et Y ?
— a reprendre, car chaque partie doit traiter des deux notions.

17




EXIGENCE n° 4 : SOIGNER LA CONCEPTUALISATION.

Vous proposez deés I’introduction une définition de la notion principale du sujet, sans
jamais la modifier par la suite ? — a reprendre : c’est I’évolution des définitions qui est le
moteur du raisonnement.

Certes, on ne peut pas tout définir, mais prenez-vous soin de définir non seulement les
concepts principaux, mais également les concepts qui n’apparaissent pas explicitement dans le
sujet, mais que vous mobilisez pour les besoins de votre progression logique ?

(ex: «Une interprétation peut-elle étre rigoureuse ? » — il est impeératif de définir
« interprétation », mais si vous évoquez la « superstition » comme interprétation dénuée de
rigueur, il importe de définir « superstition », méme si le terme n’apparait pas dans I’intitulé
initial)

Pour synthétiser : prenez-vous soin de construire patiemment la définition du concept
qui sert de pivot a votre raisonnement ?

EXIGENCE n°5 : SOIGNER L’ARGUMENTATION :

Avez-vous bien distingué arguments et exemples ? (un exemple n’a pas valeur de
preuve : il illustre sans fournir de raison. Il peut donc éclaircir le raisonnement, ou le stimuler,
mais pas le garantir ou le légitimer totalement).

Méme remarque pour les citations : on peut produire un devoir convaincant qui ne
contiendrait aucune citation ; si I’on décide de citer un auteur, la citation doit étre introduite et
commentée.

(« géographiquement », un exemple ou une citation se trouvent au milieu d’un
paragraphe)

Chaque partie est-elle servie par plusieurs arguments ?

Avez-vous congu un ordre logique entre ces divers arguments ?

En cas de construction d’une antithése, démantelez-vous bien chacun des arguments
de la thése initiale ?

Dans la rédaction elle-méme, distinguez-vous bien hypothése et certitude ? Evitez-
vous avec soin I’induction trop rapide ?

EXIGENCE n°6 : / CONCLUSION :

Votre conclusion récapitule-t-elle bien les grandes lignes du développement ?

Répond-elle clairement a la problématique posée a la fin de votre introduction, de telle
sorte qu’elle répond bien a la question initiale ?

Ne vous forcez pas a ouvrir vers des horizons nouveaux, a la fin (cela peut étre
artificiel).

EXIGENCE n°7, au terme de la rédaction «au propre»: RELIRE TRES
ATTENTIVEMENT.

Il convient de relire deux fois au minimum :

une fois, au moins, en surveillant le sens (s’assurer que I’on n’a pas oublié de mot, ce
qui rendrait telle phrase incompréhensible) ;

une fois, au moins, en prétant attention a la lisibilité des mots, a I’orthographe, et a la
syntaxe.

(Fiche inspirée de: Gérard Durozoi, Jean Salem : La philosophie au lycée, Paris,
Nathan, 1985, p. 217-221)

18



PRINCIPALES REGLES et CONVENTIONS GRAPHIQUES.

Rédigez correctement :

Ecrivez lisiblement.
Ponctuez correctement votre devoir.
N’écrivez jamais en style télégraphique, n’écrivez jamais un mot en abrége.

Noms propres, titres et citations :

N’écrivez pas le nom des auteurs que vous citez en majuscules ; ne les soulignez pas
non plus. Par exemple, on écrira simplement : Descartes.

Soulignez les noms des ceuvres que vous citez, ne les encadrez pas de guillemets.
Exemple : Platon écrit, dans Les lois, que... (ceci correspond aux italiques de I’imprimerie)

Il faut placer les phrases citées entre guillemets, sans les souligner.

Soulignez les mots étrangers :

Une expression peut étre difficile a traduire et mériter ainsi de subsister telle quelle.
Ainsi, Logos désigne a la fois le langage et la raison, dans un rapport indissociable. On peut
donc choisir de conserver le terme grec, mais en expliquant pourquoi on effectue ce choix. Le
mot en question doit alors étre souligné.

Présentation de la copie :

Passez une ligne entre chaque partie.

Distinguez plusieurs paragraphes au sein d’une méme partie, sans passer de ligne,
mais en débutant votre paragraphe a deux ou trois carreaux de la marge.

19



